
200

　スーザン・ソンタグ （Susan Sontag, 1933-2004） の著作，「《キャンプ》 につい
てのノート」（Notes on “Camp”, 1964） により審美主義としてのキャンプ （camp） 
が特定のコミュニティの特有な感覚から，広く美学・文芸批評の際に広く使われ
るように広まったが，具体的にはどのように顕れているか，特に，演劇分野に焦
点をあて振り返る。
　審美主義 （aestheticism） の概念とその定義を歴史的にどこまで遡るかに関して
は，様々な議論があるが，イギリス文学においては，1850年代にジョン・ラスキ
ン（John Ruskin, 1819-1900）による，文芸家や芸術家に関する美術・文芸評論へ
辿れると言われている（Livesey）。その中には，19世紀末イギリスを代表する作
家・劇作家であるオスカー・ワイルド （Oscar Wilde, 1854-1900） を含まれていて，
ソンタグ自身も“These notes are for Oscar Wilde.” （277） と記しているように，ワ
イルドと彼の作品は審美主義としてのキャンプを理解するための出発点とも言え
るだろう。ソンタグは，ワイルドの 2つの喜劇『ウィンダミア卿夫人の扇』（Lady 
Windermere’s Fan, 1892） 及び『真面目が肝心』（The Importance of Being Earnest, 
1895） に言及し，上流中産階級の道徳と政治性を表している観念（idea）をふざ
けた且つ華麗な様式・スタイルを用いて描いている点で，キャンプであると述べ
ている（283, 288）。ワイルド自身の言葉─ in matters of great importance, the vital 
element is not sincerity, but style─を引用し （288），彼自身が「真面目なもの」を
その地位から引きずり下ろし不真面目に様式化することの体現であることを示し，
つまりワイルドという人物そのものがキャンプであると述べた。
　キャンプと同性愛の関係についてのソンタグの考察は，1960年代中頃，ニュー
ヨークシティで活動を開始し，後に，“Ridiculous Theater”というひとつのジャン
ルとして認識されることになるTheatre of the Ridiculous（以下，Ridiculous）に
よる作品及びその制作方法に現れている。Ridiculousを歴史的に辿りながら作品
を分析したケリー・I・アリアーノ （Kelly I. Aliano） は，その演劇における審美
（theatrical aesthetic）を評価する指標として，“playing with the constructs of gender, 
fooling around with theatrical conventions, and the melding of highbrow and lowbrow 
culture”の 3点を挙げ，これらを達成させるためのスタイルとして “mashup”, 
“remix”というキーワードを当てはめた （5）。また，演劇作品として出来上がった
ものよりも，表現する過程を提示するという，ある意味において「できそこない」
（failure）を構築するのがRidiculousの審美のひとつとし，a queer aestheticという

12　文芸・演劇作品にみるスーザン・ソンタグのキャンプ



201

12　文芸・演劇作品にみるスーザン・ソンタグのキャンプ

概念（Halberstam, 96）に基づき，そのスタイルを「無秩序で即興に等しい」（an 
anarchic, almost improvisational）と定義している（7-8）。このqueer aestheticを役
者が「誇張して演じ」（ham up）たり，またポピュラー（大衆）芸術（low art）を
高級芸術（high art）と並列に表現したり，高級芸術の代るものとして表現するこ
ともソンタグのキャンプスタイル・趣味に当てはまる。
　Ridiculousの中心人物の一人，チャールズ・ラドラム（Charles Ludlam, 1943-
1987）の代表作といえる1973年上演のCamilleは19世紀フランスの劇作家，アレ
クサンドル・デュマ・フィス （Alexandre Dumas fils, 1824-1895） の『椿姫』（La 
Dame aux camélias, 1849）の改作である。ラドラム自身が「典型的なメロドラマ
のキャンプ版」と述べるように，目立つ大きな鼻，偽物っぽい裏声で，ラドラム
演じるマルグリットがドレスの胸元から胸毛をみせ舞台に立つ様子は（Aliano 39-
41），メロドラマを真摯に演じ，観客の涙を誘うというより，ヒロインの容姿，見
た目の有様，その様式に観客は笑い，奇妙なものと顔をしかめる反応を誘う方が
自然のように思える。しかし，キャンプ趣味とは判断の尺度ではなく，“a mode 
of enjoyment, of appreciation” （277） であり，“passionate failure” （291） の中に成功
を見出すことというソンタグの考察を踏まえると，この滑稽なヒロイン，「できそ
こない」のマルグリット及びCamilleという作品に対して，芝居の終わりに観客
が共感し涙する現象が起きたことは（39），提示されているスタイルを超え，リア
リスティックではない表現方法であっても，その中に存在する確固たるものを観
客は享受しうる─つまり作品として成功していること─を示していると言える。
　1990年代以降，ソンタグが広義に考察したキャンプはドラァグクイーンの表現
手法を指すことになり，Ridiculousが体現したキャンプはブロードウェイミュー
ジカルに受け継がれていく。『キンキーブーツ』 （Kinky Boots, 2013） では，ドラァ
グクイーン，ローラを介して描写されるRidiculousの審美─queer aesthetic─は，
特定の集団というよりは広く一般に受け入れられ，エンターテイメントとして成
功した。その後，『レント』 （Rent, 1996） では，エンジェルというキャラクターは，
表現手法としてのドラァグクイーンではなく，性別二元性（binary gender system）
を前提とした社会システムにおける自己同一性を追求する人物として描かれ，ソ
ンタグが考察したキャンプから離れるものとなった。

（内藤　麻緒）




